
Intuitions spirituelles et institution 
Ou l’art de préférer les fontaines aux bouteilles... 
 
 
Dans l’histoire de l’Église, il y a une tension qui traverse constamment la vie des 
croyants : une tension entre les intuitions spirituelles et les institutions qui en ont 
découlé. C’est comme çà. Et j’imagine que votre réseau n’est pas épargné de cette 
problématique. 
 
D’un côté, il y a l’intuition : c'est à dire une expérience intérieure que fait quelqu'un. 
C’est comme un saisissement ou un éblouissement de Dieu. C’est d’abord un appel 
personnel qui est souvent fragile, balbutiant et parfois dérangeant.  
 
De l’autre côté, il y a l’institution : c'est à dire des structures, des organisations, des 
règles, des traditions, et des langages communs qui sont bien nécessaires pour durer, 
transmettre, protéger l’intuition première. 
 
Cette tension est bien souvent vécue comme un conflit : on aime dire que l’institution 
fige, qu’elle transforme l’intuition en système ou en organisation qui contrôle et étouffe 
l’Esprit ; et on aime dire que l’intuition, au contraire, est légère, débordante, qu’elle 
bouscule et qu’elle inquiète.  
 
Mais c’est un peu facile !  
 
L’Évangile et l’histoire de l’Église nous invitent à faire une lecture plus fine : non pas 
à opposer les deux choses, ce qui serait tout à fait stérile, mais à les mettre en relation 
pour y gagner de la vie. Et de chercher ensemble, dans une grande liberté, la vie : il 
n’y a que cela qui est important.  
 
Sans une intuition première, une institution ne serait qu’une coquille vide, un 
système, une organisation.  
Mais sans institution, une intuition risquerait de se perdre dans les sables ou dans 
les rêves. 
« Si l’Esprit souffle où il veut » comme on le lit dans l’évangile (Jean 3,8), il a besoin 
d’un corps à habiter. 

 
I. Au commencement de toute communauté d’Église, il y a une 
« intuition spirituelle » 
 
Que ce soit bien clair entre nous : une intuition spirituelle n’est pas une « nouvelle 
idée » sortie du chapeau d’un fondateur plus génial que les autres !  
Une intuition n’est pas un nouveau « truc » ou un « gadget » qui nous sortirait du lot 
des bien-pensants.   
Les intuitions spirituelles de quelques grands fondateurs n’ont rien de commun avec 
des nouvelles formules améliorées de dentifrice ou de lessive.  
Les intuitions spirituelles qui naissent ne sont pas des super-idées qui  effaceraient 
toutes les autres.  
Elles ne sont pas non plus des émotions nouvelles qui chatouilleraient, à un moment 
de leur histoire, le cœur de tel ou tel individu !  



Toutes les intuitions spirituelles authentiques naissent humblement, dans une 
rencontre inattendue, une blessure douloureuse, une question brûlante ou un cri 
entendu dans monde. 
 
Dans la Bible, rien ne commence par une institution ou une organisation.  
Tout  commence par des appels : 
 

 Abraham était un nomade. Un jour, il a « entendu une voix » qui lui dit « Quitte 
ton pays »... Comment les choses se sont-elles passées ? On n’en sait rien : 
mais une chose est sûre, c’est que ce patriarche a compris de l’intérieur qu’être 
vivant, c’est être en mouvement, se tenir sur la route, oser prendre des 
risques. 
 

 Moïse était berger. Un jour, nous raconte le livre de l’Exode, il a aperçu un 
buisson qui brûlait sans se consumer. Une voix l’a invité à ôter ses sandales, 
c'est à dire à lâcher toutes ces certitudes et à aller trouver le Pharaon de 
l’époque pour lui demander de libérer son peuple. La suite on la connaît... 
L’intuition de Moïse, c’est que nous ne sommes pas faits pour vivre en 
esclavage, et cela veut encore dire quelque chose dans le monde 
d’aujourd'hui. 

 
 Samuel était un petit garçon qui habitait aux alentours du Temple de Jérusalem. 

Une nuit, il a entendu un voix qu’il connaissait pas. Il lui a fallu le conseil d’un 
ainé pour répondre : « Me voici »... et s’est alors révélée par lui l’intuition que 
Dieu s’adresse aux plus jeunes, en leur faisant confiance. 

 
 Marie de Nazareth était une jeune fille qui rêvait de se marier avec son 

amoureux. Elle a été complètement déroutée par la visite d’un ange.  
 

 Et on pourrait continuer la liste... par exemple en parlant des disciples de Jésus, 
appelés comme tous les précédents. 

 
L’intuition spirituelle est toujours personnelle, mais jamais privée.  
Lorsque Dieu touche le cœur de quelqu'un, c’est toujours pour le donner à d’autres.  
 

 Souvenez-vous de St François d’Assise. Il a eu cette intuition qu’il était temps 
de reconstruire l’Église qui était devenue comme un empire. Ce qu’il portait en 
lui est devenu une Bonne Nouvelle pour d’autres ; et voilà que son nés les 
« frères mineurs »... 

 

 Souvenez-vous de St Dominique. A une époque où fleurissaient toutes sortes 
de doctrines plus farfelues les unes que les autres, Dominique a eu cette 
intuition qu’il était urgent de redire l’évangile avec des mors nouveaux, et de 
croire plus encore à la force de la Parole de Dieu. Ce qu’il pressentait a fait 
naitre la même envie chez d’autres; et voilà que sont nés les « frères 
prêcheurs »... 
 

 Souvenez-vous de St Vincent de Paul. Les enfants abandonnés à eux-mêmes 
dans les rues de Paris le scandalisaient. On ne pouvait pas les laisser sombrer 
dans la misère.  Ce qui l’a choqué est devenu une Bonne Nouvelle pour 



d’autres ; et voilà que se sont levés des femmes pour travailler avec lui à sortir 
des enfants de la misère.   
 

 Souvenez-vous de St Ignace de Loyola. A une époque où l’on rêvait de 
conquête, d’explorations au bout du monde, où l’on découvrait des terres 
jusqu’alors inconnues et que les grands du monde étaient grisés par les exploits 
des conquistadors qui en rajoutaient à leur orgueil et leur pouvoir, Ignace a 
découvert qu’il y a un autre voyage possible, à l’intérieur de soi parce que c’est 
au coeur du cœur de l’être humain que Dieu s’adresse... 

 
Tous ces appels ont été  comme des « rendez-vous » où Dieu a surpris des hommes 
et des femmes  dans leur vie ordinaire. 
 
A partir de leur expérience, on peut repérer quelles sont les caractéristiques d’une 
intuition spirituelle : 

 
 une intuition spirituelle précède toujours la compréhension qu’on peut en 

avoir. Elle ouvre une terre inconnue, elle est un premier pas sur un chemin qui 
n’existe pas encore. 
 

 une intuition spirituelle dérange bien souvent les sécurités et ce qui était 
établi. Elle est comme une invitation à faire des pas de côté. Et, en cela, elle 
intrigue et peut faire peur aux systèmes bien établis. 

 
 une intuition spirituelle ouvre un chemin mais n’en donne pas la carte. Elle 

est une invitation à la patience et à l’audace. 
 

 une intuition spirituelle authentique appelle toujours des engagements 
concrets : elle ne cantonne pas celui qui l’a reçue dans un doux rêve... 

 
Mais l’expérience révèle qu’une intuition toute seule reste fragile.  
Elle peut s’illusionner, se radicaliser ou s’épuiser. Et on l’a vu au fil des siècles.  
Une intuition a besoin d’être éprouvée, discernée et partagée... 
Elle a besoin, avec d’autres, de mûrir dans l’espace et dans le temps. 
 

II. L’institution : mémoire, discernement et incarnation  
 
Il va donc falloir lui trouver une assise.  
Lorsqu’une institution vient donner un corps à une intuition spirituelle, ce n’est pas – 
en principe ! – pour en prendre le contrôle ou pour prendre le pouvoir.  
Dans leur vocation profonde, les institutions n’ont pas d’autre ambition que de tenir la 
mémoire vivante, et de laisser une intuition s’inscrire dans l’espace et dans le temps.  
 
Pour revenir à la Bible, on voit que très tôt, le peuple d’Israël a donné corps aux 
intuitions de quelques grandes figures.  
 

 il a inventé des rites pour se souvenir 
 il a mis par écrit des lois pour protéger les plus faibles 
 il a appelé des hommes – surtout des hommes !!! - pour servir la communion 

du peuple...  



 
Et c’est une bonne chose ! 
et l’on voit bien que Jésus lui-même ne s’est pas opposé à ces institutions.  

Il a prié au Temple. Il a célébré les fêtes.  
Il a lui-même choisi des compagnons de route et il les a établi  
Il leur a confié une mission en les envoyant deux par deux au-devant de 

lui.  
Et quelques jours après Pâques, dit l’évangile, il a demandé à Pierre de 
prendre soin de ses frères. 

 
Et c’est la même chose qui s’est passée pour François, Dominique, Vincent de Paul, 
Ignace de Loyola et pour tant d’autres femmes et hommes saisis par Dieu. 
 
Les institutions qui se sont mises en place à partir de leurs intuitions ont permis : 
 

 la transmission de leurs intuitions spirituelles dans le temps 
 un discernement communautaire pour que ces intuitions ne soient pas 

confisquées 
 une protection contre l’arbitraire de tel ou telle 
 une inscription de leurs élans spirituels dans la durée 

 
Elle a besoin d’hommes et de femmes libres, capables de réinterpréter : ils doivent 
se souvenir que la tradition est une fidélité créatrice et non un conservatoire, et 
encore moins une conserverie ! 
 
Jésus a été clair là-dessus ! 
La loi est faite pour l’homme et pas l’inverse 
 
Mais il ne faut pas que nous soyons naïfs !  
Saint François de Sales aimait dire que « Là où il y a de l'homme, il y a de l'hommerie 
», c'est à dire que  les faiblesses, bassesses, corruptions et travers moraux font partie 
de la nature humaine. Et qu’elles se glissent dans toutes les institutions, qu’elles soient 
politiques, sociales ou religieuses. 
Pas forcément par méchanceté ou par goût du pouvoir : mais quelquefois par peur du 
changement ou ... par paresse aussi ! 
 
On voit bien que toute institution peut être tentée de confondre la forme et la source, 
la règle et l’Esprit, la sécurité et la fidélité.  
 
Lorsqu’une institution oublie qu’elle est au service de la vie, elle devient vite très lourde, 
elle se tient sur la défensive, et elle peut même devenir violente. Les exemples sont 
nombreux dans l’histoire de l’Église.  
Les institutions risquent toujours de devenir des système, des « organisations 
froides ». 
 
Maurice Zundel aimait dire qu’une institution n’est vivante que si elle reste « 
transparente à l’Esprit » 
 

III. Quand l’intuition devient institution : l’exemple de saint Jean-
Baptiste de La Salle  



 
L’histoire de saint Jean-Baptiste de La Salle que vous aimez est un exemple très 
éclairant du passage — toujours risqué — de l’intuition à l’institution. 
 
Son intuition spirituelle est née d’un choc avec le réel : la situation des enfants 
pauvres, privés d’instruction et d’avenir.  
 
JB est d’abord un homme qui s’est laissé toucher. toute son œuvre est née d’une 
compassion concrète à laquelle il s’est senti convoqué.  
Le scandale des enfants pauvres et privés d’instruction l’a conduit à une lecture 
évangélique et quasi-politique (au sens noble du terme) de la misère éducative de son 
temps.  
Peu à peu, une conviction intérieure s’est dessinée en lui : celle que l’éducation est 
une œuvre spirituelle, un lieu où Dieu rejoint les plus petits. 
 
Cette intuition a d’abord été fragile et tâtonnante. Il a choisi d’abord de vivre avec les 
quelques maîtres,  il s’est risqué à promouvoir une nouvelle pédagogie, à enseigner 
dans la langue des plus petits, et peu à peu, à former avec quelques compagnons de 
route une communauté éducative stable.  
Rien de tout cela n’allait de soi.  
Son intuition a dérangé les habitudes, elle a inquièté les autorités, y compris 
ecclésiales ! 
 
Mais pour durer et porter du fruit, cette intuition a dû accepter de se structurer. Elle est 
devenue alors une « institution » : avec ses règles de vie, ses outils de transmission, 
sa reconnaissance ecclésiale. Sans cette institutionnalisation, l’intuition de Jean-
Baptiste de la Salle se serait probablement perdue. 
 
Pourtant, Jean-Baptiste de La Salle pressentait déjà qu’il y avait un danger : il devinait 
bien que ce qui nait du feu de l’Esprit peut rapidement se refroidir. Il savait bien que 
ce qui nait pour servir peut se rigidifier si on ne prend pas garde.  
Aujourd’hui comme hier, on sait bien qu’une institution, sans laquelle on ne peut pas 
faire vivre une intuition, risque toujours d’oublier la source qui l’a fait naître. 
 
C’est ici qu’une image peut nous aider. Vous la prendrez peut-être comme une 
caricature mais au moins, elle donnera de quoi réfléchir. 
 
On pourrait dire qu’une intuition spirituelle est comme une eau vive : elle jaillit d’une 
source, elle surprend et elle désaltère.  
L’institution, elle, est comme (excusez-moi du peu !) comme une tuyauterie : elle 
permet à l’eau d’arriver loin, durablement, jusqu’à combler la soif de beaucoup de 
gens, même aux lointains... 
 
Sans tuyauterie, l’eau vive se perdrait dans le sol. Mais sans eau vive, la tuyauterie 
deviendrait vite un réseau vide, sec, parfois bruyant, mais qui ne donnerait plus la vie. 
 
Et on sait bien que cela arrive : 
Lorqu’une institution se réduit à n’être une organisation ou un système, voilà ce qui se 
passe... 
Et c’est ce que j’essayais de dire dans un texte que vous avez reçu : 



 
Quelqu'un s’en va ?  
On cherche tout de suite à le remplacer par un autre. sans même trop réfléchir. On le 
change, on le renouvelle, on le substitue. Les personnes deviennent des pions ou des 
cartes à jouer… Dans une organisation ou un système, quand l’un s’en va, un autre 
arrive et la machine continue à tourner. Comme si de rien n’était. 
 
Quelqu'un croule sous le travail ?  
On le soulage. Sans doute d’abord en le critiquant un peu, en lui disant qu’ « il faut 
donner sa vie », et « donner sans compter ». Que le travail n’a jamais tué personne. 
En se disant que son épuisement est sans doute lié à une mauvaise organisation de 
son temps. Mais on n’interroge pas le système. La machine doit tourner, alors on le 
déleste, on allége sa charge ; on partage son poste, le temps qu’il faut.  
 
Quelqu'un d’autre s’en va en colère ou en claquant la porte ? 
On se bouche les oreilles, on parle plus fort pour ne plus l’entendre. On n’aime pas 
beaucoup que le système soit interrogé ! Pour que son attitude ne donne pas de 
mauvaises idées à d’autres, on rit de lui, on se moque de ses raisons : s’il est parti, 
c’est surement parce qu’il n’a rien compris. 
 
Quelqu'un d’autre ne fait plus l’affaire ? Il est indigne de l’organisation – mais sur quels 
critères ? -, il a failli au règlement, à la doctrine ? 
On le renvoie. Mais « avec élégance », en appuyant où ça fait mal, en lui disant que « 
c’est pour son bien ». En se disant que ce serait bien quand même bien qu’il se 
culpabilise un peu. 
 
Si le réseau lassalien était une « organisation » ou un système, vous vous diriez  ce 
que communément on dit, que « personne n’est indispensable » » ; que « personne 
n’est irremplaçable » ; ou que « les cimetières sont remplis de gens qui se croyaient 
nécessaires ». 
 
Et on pourrait continuer... 
 
Toute institution – et la vôtre également - est donc appelée à une vigilance permanente 
:  
Elle n’est pas un système à faire tourner. 
Il s’agit toujours de vérifier que l’eau coule encore, que la source n’est pas bouchée, 
que les canalisations n’ont pas pris plus d’importance que l’eau elle-même. Vos 
fraternités lassaliennes sont au service de cela.  
 

IV. Un lien à cultiver aujourd’hui 
 
On sait bien que notre époque est marquée par une crise de confiance envers les 
institutions, y compris ecclésiales.  
Mais dans le même temps, on voit bien que les soifs spirituelles sont vives, diffuses, 
souvent hors cadres. le nombre croissant de jeunes et d’adultes qui demandent le 
baptême en est un signe.   
Mais si les institutions sont aujourd’hui malmenées, on perçoit un peu partout un 
besoin de repères, de cadres.  



Le « que devons-nous faire » que les foules, les soldats, les publicains adressaient à 
St Jean-Baptiste dans son désert (Lc 3,10-18), n’a rien perdu de sa pertinence.  
 
Le défi qui est lancé aujourd’hui n’est donc pas de choisir entre intuition et institution, 
mais de réapprendre leur lien. 
 
Le défi pour toute institution : 

 c’est de toujours se tenir à l’écoute des marges 
 c’est de se réjouir et d’accueillir sans réserve ce qui naît petit 
 c’est accepter d’être déplacée, contrariée, déroutée 
 c’est de redevenir jour après jour, aujourd’hui autrement qu’hier, servante de 

la vie 
 

autrement dit, de préférer boire aux fontaines qu’aux bouteilles de 
plastique.... 

 
Pour ceux qui portent des intuitions ou en sont les garants : 

 c’est d’accepter le discernement 
 c’est entrer dans la patience 
 c’est de s’inscrire dans une histoire plus grande et plus large que soi 
 c’est d’aimer l’Église réelle, fragile. On ne change rien par force.  

Seuls l’amour et la bienveillance inaugurent des changements.  
Mais ce n’est pas à vous, éducateurs, que je dois dire cela ! 

 
autrement dit, d’être des sourciers bien plus que des plombiers 

 
Le pape François aimait parler d’une Église « en sortie », mais aussi d’une Église du 
discernement. L’Esprit n’est ni chaos ni rigidité. 
 

V. L’eau vive de l’Évangile et la responsabilité institutionnelle  
 
Je reviens à mon image de l’eau vive et de la tuyauterie.  
Dans l’évangile, on entend Jésus se présenter comme une source. 
Il dit à la Samaritaine : « L’eau que je lui donnerai deviendra en lui source d’eau 
jaillissant pour la vie éternelle » (Jn 4,14) 
Et à Jérusalem, on l’entend dire : « Si quelqu’un a soif, qu’il vienne à moi, et qu’il boive 
» (Jn 7,37) 
 
L’eau vive, dans l’Évangile, n’est jamais stockée.  
Elle coule, elle circule, elle se donne. Elle est liée à la liberté de l’Esprit.  
Mais Jésus ne supprime pas les médiations : il parle, il envoie, il confie une mission, il 
fait de ses disciples des passeurs. 
L’institution, dans cette perspective, n’est pas la source.  
Elle est le service de la source.  
Elle n’est pas propriétaire de l’eau, mais responsable de sa circulation. 
 
C’est ici que l’interpellation de l’évangile se fait directe, notamment pour vous qui êtes 
à la croisée des intuitions spirituelles de Jean-Baptiste de la Salle et des institutions 
qui en ont découlé.  
 



La question  que vous devez vous poser n’est pas d’abord : « est ce que nos structures 
fonctionnent bien ? » mais : 

 l’eau vive circule-t-elle encore ? 
 permettons-nous à l’Esprit de jaillir là où il veut, même là où cela nous déplace 

? 
 nos organisations protègent-elles la vie ou protègent-elles surtout nos 

habitudes ? 
 
Il s’agit de toujours repartir du bas, jamais des structures.  
L’Évangile n’a pas commencé par une institution, mais par une rencontre.  

La vraie question n’est pas : comment organiser l’Église ?  
mais : où l’Évangile est-il encore en train d’arriver ? 

 
Il y a, dans les intuitions de  Jean-Baptiste de La Salle, quelque chose de grand, mais 
pour ne pas le trahir, il faut, comme pour toute spiritualité, s’enraciner dans l’idée que  

 La fidélité n’est pas la répétition, 

 La transmission n’est pas la conservation, 

 L’institution n’est juste que si elle se laisse à nouveau évangéliser par ceux 
qu’elle sert. 

 et que ce n’est pas trahir un fondateur que de déplacer ses formes. 
C’est parfois la seule manière de lui rester fidèle.  

 
Saint Jean-Baptiste de La Salle nous rappelle qu’une institution n’est fidèle à son 
fondateur que si elle accepte d’être sans cesse réévangélisée.  
Elle n’est fidèle à son fondateur que si elle rend des gens vivants.   
Elle n’est fidèle à son fondateur  que si elle est convaincue que ce n’est pas trahir un 
héritage que de le laisser à nouveau féconder par l’Esprit ; tout au contraire, elle sauve 
l’intuition première et lui permet de continuer son œuvre, à travers l’espace et le temps. 
 
Vous serez fidèles à St Jean Baptiste de la Salle que si vous aidez vos institutions : 

 à entendre les intuitions nouvelles, 
 à discerner sans jamais étouffer, 
 à se réformer sans jamais se renier, 
 et parfois à consentir à perdre des formes pour que la vie demeure 

 

Pour ne pas conclure 
 
L’intuition spirituelle de Jean-Baptiste de la Salle est un jaillissement.  
Les institutions qui ont suivi sont maintenant comme le lit d’une rivière.  
L’une sans l’autre conduit soit à une inondation désordonnée, soit à un assèchement. 
Il me semble que votre mission ne consiste pas à conserver intactes des canalisations 
anciennes, mais à permettre, aujourd’hui encore, à l’eau vive du Christ, manifestée à 
son époque par Jean-Baptiste de la Salle, puisse désaltérer des jeunes et des enfants, 
et les éducateurs qui sont à leur service. 
 
Peut-être êtes-vous appelés, chacun à votre place, à cette responsabilité humble et 
exigeante : de veiller à ce que l’eau coule. encore, encore. 
 
« N’éteignez pas l’Esprit, mais discernez toute chose » (1 Th 5,19-21). 
 



 
Raphaël Buyse  
3 février 26 


